Pourquoi LACORDAIRE est-il venu a SOREZE

Excellences, Monsieur le Préfet, mes Trés Révérends Péres,
Mesdames, Messieurs, mes chers enfants,

Vous connaissez l'anecdote de ce Doge de Venise faisant une visite
protocolaire a Louis XIV, et devant les fastes de la Cour, répondant a qui lui
demandait ce qui I'étonnait le plus a Versailles : « C’est de m’y voir ».

Je suis sUr que nul d’entre vous ne rétorquerait la méme réplique, car vous ne
vous étonnez nullement de vous trouver dans cette abbaye vieille de douze siécles
et demi; dans cette Ecole qui dure depuis deux-cents ans ininterrompus et qui
partage, avec quelques solides institutions nationales, je veux dire les impéts et les
prisons, la gloire d’'une permanence qui a su résister a tous les assauts, méme a
celui de la Révolution.

Cependant, une interrogation se pose : pourquoi en ce jour une assistance
aussi nombreuse et brillante, pourquoi tant d’amis de I'Ecole tant de tétes chenues et
jeunes frimousses ? La répartie fuserait de toutes parts si josais pour de vrai vous
adresser pareille demande : nous sommes réunis pour ouvrir ensemble, de la fagon
la plus solennelle, 'Année Centenaire de la mort du Pére Lacordaire. |l y a quatre-
vingt-dix-neuf ans, a quelques heures prés, décédait le grand religieux, a pareil jour,
dans I'humble cellule aux murs blancs et nus que vous connaissez bien. Et I'an
prochain, au milieu d’'un pareil automne, a Notre-Dame, la voix d’un de ses fils, le
T.R.P. Carré, revétu de ce méme habit, continuant le grand enseignement doctrinal
inauguré il y a cinq quarts de siécles, s’élévera, sous les mémes voltes vénérables,
pour magnifier la personne et I'ceuvre du champion de la liberté et de la parole et de
I'éducation religieuses.

Mais pourquoi, demanderez-vous justement, cet athléte de l'apostolat est-il
venu mourir ici ? Quelles raisons avait-il de délaisser le brillant théatre ou, pendant
treize stations d’Avent et de Caréme, il avait tenu suspendues les foules a ses levres
d’or ? Quelles circonstances ont fait du flamboyant orateur 'humble maitre d’école
comme il se plaisait a se nommer lui-méme ? Pourquoi cette rupture entre sa vie de
lutte au grand soleil de Paris, et cet ensevelissement dans une petite bourgade, au
fond d’'une école, célebre sans doute, mais dont la gloire semble bien minime auprés
du retentissant éclat que prenait sa figure dans les batailles du journalisme et de la
politique, ou les lumineux exposés d’'une apologétique et d’'une morale s’élevant
contre le triomphant voltairianisme d’alors.



Faut-il laisser cette question sans réponse, et se retirer derriére un aveu
d’'impuissance ! Se contenter de laisser tomber les bras de découragement et de
dire : « On ne sait pas ce qu’est venu faire Lacordaire a Soréze » ? Y a-t-il un geste
inexplicable, une désertion sans excuse, un indéfendable abandon ?

Eh! bien, non! Dans la lumineuse trainée qu’a laissée derriére lui cet astre
incomparable, il n'y a pas de zones d’'ombres autres que celles que, dans toute
histoire, produit 'absence de documents. Or sur ce point, ils abondent, et il est facile
d’en dégager la constante d’une existence tout entiére passionnément vouée a
'amour de la jeunesse.

Pour montrer cet esprit toujours tendu vers I'apostolat des jeunes, il n'est que
de résumer a larges traits la vie du Pére, et de se rendre compte que, depuis les
années de sa jeunesse, Lacordaire a toujours pensé a consacrer sa personne et une
portion de ses disciples a I'ceuvre de I'’éducation religieuse. Du méme coup, sera
montrée I'action de la Providence, mettant en ceuvre toutes ses ressources pour
arriver a ses fins.

Elevé par une mere d’'un catholicisme fervent mais sévére, Henri Lacordaire, a
dix ans pensionnaire au lycée de Dijon, perdit tout a fait la foi, avec la pureté, vers
treize ans, aprés sa premiére communion. Cette déchéance s’explique par les
conditions régnant lors dans les lycées et colléges de I'Etat. Malgré le zéle des
aumoniers, dont le réle se bornait presque a dire la messe et a faire quelques
instructions, l'influence des maitres, la plupart déistes, un bon nombre athées, parfois
militants, et le respect humain des gargcons — sans compter, hélas, la corruption
organisée des moeurs — dit Lacordaire, éloignérent d'une religion purement
extérieure son ame pourtant vouée aux plus nobles sentiments. Dans sa famille, sauf
sa mére, donc I'ame lumineuse ne peut plus lancer sur son ame ces rayons de soleil,
dont il gardait le nostalgique souvenir, ses oncles et son demi-frére Antoine,
professent le mépris des dogmes et de la morale catholique. Leur emboitant le pas,
Henri, a dix-huit ans, lance des blasphémes contre I'ilncarnation, la Rédemption et
'Eucharistie. A vingt ans, malgré sa liaison avec Foisset, Lorain, Ladey et quelques
autres jeunes catholiques sincéres de la Faculté de Droit, il professe un déisme a la
fagcon du Vicaire savoyard, et ne cache pas sa conviction que « La France ne sera
bien que quand elle sera protestante ».

Mais déja ses amis infléchirent sa pensée dans un sens non encore avoué
mais dont la direction le menera bientét a I'esprit chrétien et en méme temps au
séminaire. Il admirait chez ces jeunes gens et I'éducation religieuse, dont il sentait en
soi le manque, et les maitres chrétiens qui les avaient formés et auxquels ses amis
témoignaient en toute occasion leur reconnaissance; et il regrettait (encore



confusément) de n’avoir point connu cette chance d’'une formation chrétienne et
pure.

Le 8 septembre 1826, aprés deux ans et plus de séminaire, il retrouvait par
correspondance un de ses anciens maitres, a peine plus ageé que lui, qui avait
distingué entre tous le jeune gargon du sixiéme, et qui, pendant trois années jusqu’a
ses quinze ans, s’occupa de lui avec sollicitude, et, le prenant chez lui, le formait a la
littérature, lui faisait lire les beaux textes du classicisme, et, bien que non chrétien,
savait maintenir en lui le golt de la netteté intellectuelle et morale. Ce jour donc, il lui
écrivait une splendide lettre, dont je me permets de vous citer un extrait :

« J'ai réfléchi souvent a I'éducation que javais regue, a cette dégradation
morale ou nous plongea la tyrannie des jeunes gens plus agés que tels autres, la
corruption des mceeurs, 'amour du désordre, le peu d’estime des maitres, 'absence
et la haine de la religion, la faiblesse des classes de philosophie et de tout ce qui se
rattache aux sciences morales, et je me suis demandé comment il pouvait sortir de
ce gouffre des ames qui ne fussent pas perdues jusqu’a la moelle des os et ou ne fut
pas éteinte I'espérance du bien. J'ai depuis rencontré des jeunes gens élevés par
ces hommes tant hais qu’on appelle Jésuites, et au respect profond qu’ils portaient a
leurs anciens instituteurs, a 'amour qu’ils avaient conservé pour le lieu de leur
éducation, au charme de leurs souvenirs, j'ai compris que la religion seule rendait la
jeunesse aimable, heureuse, et donnait a I'Etat des citoyens qui eussent commencé
par I'innocence pour finir par la vertu. L’autorité est la seule voie possible pour élever
la jeunesse, parce que la raison est encore trop faible en elle pour lui servir de
levier, et la foi chrétienne est la seule autorité assez forte pour lui donner 'amour de
'ordre, de saines habitudes, des idées juste pour la société, en attendant que la
raison puisse venir sanctionner son ouvrage.

Sans doute je me suis trouvé au collége dans des temps malheureux, et je ne
juge pas I'Université sur ce que jai vu ; je dis seulement que dans I'Université ou
ailleurs, la religion doit étre la base de I'éducation ».

Ne peut-on pas voir dans ces paroles I'aveu d’un regret, et le début d’'un
projet, encore informe, de consacrer a la formation morale et religieuse de la
jeunesse les forces et le temps que lui laisserait un avenir encore incertain. Déja il
avait exprimé de semblables idées a son ami Foisset, en lui écrivant, de quatre a
cing mois plus tot, a propos de réflexions sur les Jésuites : « Nous reconnaissons
tous deux que la religion catholique est I'unique voie de salut pour les hommes et
pour les peuples, et que I'affaire de ce siecle est de sauver cette religion. Et je crois
gu’'un seul moyen peut amener ce résultat, en mettant a part I'action divine, c’est
I'éducation religieuse ». Et il continuait on reconnaissant la nécessité de ces religieux

pour cette ceuvre.

C’est d’ailleurs pour ces raisons que, devant le peu de compréhension qu’il
rencontrait chez ces Messieurs de Saint-Sulpice, « il semblait, dit 'auteur de la plus
célebre Vie de Lacordaire, qu'une volonté supérieure le poussait au désert, et,



comme il n'y avait alors d’autres religieux en France que les fils de Saint Ignace, il
eut la pensée d’entrer dans cette vaillante milice, qui venait de recevoir dans ses
rangs un brillant déserteur du barreau de Paris, Gustave de Ravignan ». C’est
d’ailleurs devant cette menace de quitter le diocese qu’en ce méme automne I'abbé
Lacordaire, qui avait demandé a son Evéque la permission d’entrer au noviciat de
Montrouge, fut immédiatement promu aux Ordres Majeurs : la veille de Noél, il était
sous-diacre, et prétre le 22 septembre suivant.

On sait que, nommé chapelain de la Visitation, il recevait a la rentrée de 1828,
la charge de second auménier du college, aujourd’hui lycée Henri IV. Il s’y confirmait
vite dans I'expérience qu’il avait faite a ses dépens a Dijon, et, deux ans apreés, il
prenait la plume pour écrire, au nom et avec I'approbation de ses huit collegues de
Paris, un « Mémoire sur la position des Auméniers de Colléges », dans lequel il
soulignait avec douleur la triste impuissance de ses confréres, comme de lui, a
former chacun deux chrétiens par an sur quatre cents éléves. A peine sept a huit
garcons faisaient leurs Paques — méme situation d’ailleurs a Soreze, ou sur plus de
trois cents enfants, six seulement communiaient, en 1822, et encore une messe tres
matinale demandée spécialement a leur aumdnier pour éviter les moqueries de leurs
compagnons — Et si il terminait son écrit, en souhaitant la liberté, ou, comme on disait
alors, 'émancipation de I'enseignement, déja souvent réclamée. « Il nous est permis
de croire, disait-il en ses derniéres lignes, que le Christianisme, qui a tiré tant de
peuples de I'enfance, ait été privé du don d’élever les générations dans la crainte de
Dieu, et que, rendu a sa liberté légitime, il ne puisse accomplir sa noble et Iégitime
mission ».

Mais voici la Révolution de 1830. Les d’Orléans succedent aux Bourbons et
I'un des premiers gestes de Louis-Philippe est de promulguer la Charte, qui dans son
dernier article, promettait qu’il serait « pourvu, dans le plus bref délai possible, a
linstruction publique et a la liberté de 'Enseignement ». Dans I'Avenir, journal de
Lamennais, Lacordaire prenait fait et cause pour cette liberté et annoncait, le 3 avril
1831, qu’avant un mois il ouvrirait a Paris méme une école sans autorisation, avec
Montalembert et de Coux.

Inaugurée le 9 mai, fermée le 10 par le commissaire de police, cette violation
d’'une loi, abrogée pourtant en promesse, motive une information judiciaire, qui eut
son dénouement quatre mois plus tard devant la Chambre des Pairs dont
Montalembert était membre. On connait la réponse de ce jeune prétre de vingt-neuf
ans, I'un des plus beaux morceaux de I'improvisation judiciaire : laissez m’en citer la
péroraison :

« Si le temps ne me manquait pas, j'aurais accordé au ministére public tout ce
gu’il aurait voulu, et, supposant que nous étions coupables de la violation d’'un décret



sanctionné par une peine, j'aurais tiré, de notre culpabilité méme, la preuve de notre
innocence. Car, nobles Pairs, il est de saintes fautes et la violation d’une loi peut étre
'accomplissement d’une loi plus élevée. Dans la premiére cause de la liberté
d’enseignement, dans cette cause célébre ou Socrate succomba, il était évidemment
coupable contre les dieux, et par conséquent contre les lois de son pays. Cependant,
la postérité des siécles venus depuis le Christ ont flétri ses juges et ses accusateurs ;
ils n’ont absous que le coupable et le bourreau, le coupable, parce qu'’il avait manqué
aux lois d’Athénes pour obéir a des lois plus grandes, le bourreau, parce qu’il n’avait
présenté la coupe au condamné qu’en pleurant. Et moi, nobles Pairs, je vous aurais
prouvé qu’en foulant aux pieds ce décret de 'Empire javais bien mérité des lois de
ma patrie, bien servi sa liberté, bien servi sa liberté, bien servi la cause et 'avenir de
tous les peuples chrétiens. Mais le temps me ravit ma pensée ; je lui pardonne
puisqu’il me laisse votre justice. C’est donc assez. Quand Socrate, dans cette
premiere et fameuse cause de la liberté d’enseignement, était prét a quitter ses
juges, il leur dit: « Nous allons sortir, vous pour vivre, moi pour mourir ». Ce n’est
pas ainsi, nobles juges, que nous nous quittons. Quel que soit votre arrét, nous
sortirons d’ici pour vivre : car la Liberté et la Religion sont immortelles, et les
sentiments d’un cceur pur, que vous avez entendus de notre bouche, ne périssent
pas davantage ».

Les trois prévenus, de Coux, Montalembert et Lacordaire, ne pouvaient pas ne
pas étre condamnés ; mais la Chambre Haute leur infligea le minimum de la peine,
cent francs d’alors, environ trente mille anciens francs. Mais il est des défaites a
I'envi des plus grandes victoires, et Lacordaire sortait vainqueur. Deux ans plus tard,
Guizot proclamait la liberté de 'enseignement primaire ; il fallait attendre encore vingt
ans pour arracher a la Seconde République la loi Falloux, qui donnait la liberté au
secondaire, et la lui assure encore depuis plus d’'un siécle. Nul doute qu’en cette
occasion et par ce geste, Lacordaire n’ait exprimé sa pensée profonde, et son désir
de sacrifier sa vie a I'’éducation chrétienne de sa jeunesse.

On connait I'enthousiasme que soulevérent les entretiens de Stanislas, en
1834. lIs étaient destinés a la jeunesse de cette illustre Ecole, et répondaient bien a
ses préoccupations de 1833 : « Peut-étre me mettrai-je a travailler pour la jeunesse
catholique, écrivait-il, et a leur préparer des conférences ». Mais leur succés méme
les détourna bien vite de leur but, et la chapelle du collége fut tellement remplie par
les auditeurs qui venaient du dehors — on entrait méme par les fenétres — que les
éleves n'y furent bient6t plus admis. Mais le cheminement de la pensée de I'abbé,
pour étre obscur et souterrain, n’en est pas moins sur et constant. Lorsqu’aprés deux
années de réflexions et de priéres, il prit la résolution de rétablir en France I'Ordre de
Saint Dominique, et qu’il eut senti, selon sa belle image, son ame tomber sous lui
comme un cavalier sous son cheval, il se rendit le 26 aolt 1838 chez le
Révérendissime Pére Ange Dominique Ancarani, pour lui exposer son désir. Et le
Pére Général lui concéda d’emblée ce qu’il désirait, et méme plus : il lui accordait
des colléges, et 'exemption de I'Office public pour les religieux employés dans les



écoles. Et le 27 aodt, il écrivait a Dom Guéranger, restaurateur des Bénédictins, et a
Madame Swetchine, sa prudente conseillere, qu'on l'autoriserait a fonder des
noviciats, des maisons professes et des colléges pour I'éducation de la jeunesse,
« un des plus pressants besoins de la France », écrivait-il a d’autres au méme
moment.

Qu’on se rassure : bien qu’il n’edt de son nouvel Ordre qu’une connaissance
assez sommaire — il n'avait fait jusqu’ici qu’en lire les Constitutions — il savait bien
qu’il ne saurait demander a tous les Précheurs de corriger des copies ou de diriger
des mouvements de dortoirs. Il comptait n’'y consacrer qu’un petit nombre de ses fils,
et, nous venons de le voir, il ne plagait 'éducation qu’en troisieme lieu de ses soucis,
aprées les maisons d’études et de ministere.

Pourquoi ne fut-il pas en mesure de déléguer tout de suite une portion de ses
disciples a I'ceuvre des colleges ? Ce n’est pas que la pensée I'en et abandonné : a
plusieurs reprises il en parlera a sa vénérable amie ; dans son idée, il voyait ces
maisons prosperes et bénéficiaires ( !) au point de fournir quelques non négligeables
ressources a ses noviciats, qui ne pouvaient vivre que de la charité publique. Mais la
situation était telle a ce moment que s'il était possible de fonder un établissement
secondaire — avec toutefois la permission, non galvaudée du Ministére de
I'Instruction Publique, pareille maison ne pouvait préparer au baccalauréat. Pour
avoir droit a I'examen il fallait justifier d'une Seconde et d’'une Rhétorique faites dans
un college de [I'Université. Le baccalauréat était moins nécessaire alors
qu’aujourd’hui, c’est vrai, mail il ouvrait la porte des Facultés, et 'on ne pouvait faire
son Droit, sa Médecine, ou d’outres études supérieures, qu’a condition de présenter
sa « peau d’ane ». Seuls les établissements dits de plein exercice — ils étaient peu
en France, et Soréze, comme Oullins, comptaient dans leur nombre restreint -,
poursuivaient les études jusqu’a I'examen final. Aussi une maison ouverte par des
religieux entre 1840 et 1850 n’avait aucune chance d’étre reconnue de plein droit, et
de pousser ses éléves jusqu’au baccalauréat.

Une autre difficulté, plus insurmontable, se présentait devant lui a I'intérieur
méme de I'Ordre qu’il venait de restaurer, fondée sur deux arguments, l'un
historique, l'autre de droit. Les Dominicains, prétendait-on, n’avaient jamais
spécialisé certains de leurs membres dans I'éducation des gargons. Cet argument,
Lacordaire le savait faux, puisqu’en 1838, les italiens avaient quelques colleges,
notamment a Turin, et d’autre part, lorsqu’il vint précher le Caréme de 1844 a
Grenoble, il voyait encore au-dessus de la porte de I'ancien couvent de la place
Grenette l'inscription sur marbre « Collegium Fratrum Praedicatorum », et il avait lu,
dans le Chapitre Général de 1648, tenu a Valence, que les Péres interdisaient de
céder ce collége aux Jésuites, comme le bruit en avait couru. De plus, de nos jours,
une enquéte menée pendant dix ans a travers toutes les Archives de France fait voir



au XVlle et au XVllle siécles, vingt maisons, qui plus ou moins avaient pris en charge
dans leurs villes respectives, 'éducation des jeunes gens.

Mais une autre objection, plus grave parce que plus essentielle, mettait un
infranchissable obstacle a l'ouverture de pareils établissements, c’était au nom
méme de I'Ordre et de son esprit que plusieurs, parmi les premiers compagnons du
Pére, refusaient de le suivre dans sa conception. Venus de I'entourage, ou de ce
qu'on appelle encore I'Ecole de Buchez, un bon nombre des premiers novices,
professant les idées du Maitre, tenaient pour un moyen agisme sans ouverture. Pour
Buchez, I'age d’or était le Xllle siécle, et, depuis, 'Eglise n’avait fait que régresser.
D’enthousiasme on avait salué la restauration d’'un ancien Ordre, précisément du
Xllle, et d’enthousiasme, on décrétait d’en suivre les usages anciens, sans possibilité
d’adaptation aux conditions nouvelles des temps.

On ne peut guére croire que le Pére Jandel ait été un disciple de Buchez;
mais sa position était commandée par un tout autre souci. A sa prise d’Habit, il était
prétre depuis plusieurs années, et avait dirigé une maison d’éducation chrétienne, le
petit séminaire de Pont-a-Mousson. A son arrivée au Couvent de la Quercia, on
'avait chargé, sous la responsabilité un peu lointaine d’'un Pere Maitre italien, peu
expert en Francgais, de la formation de ses jeunes confréres. |l étudia alors par lui-
méme, dans d’anciens livres, les Constitutions primitives, et se forma a I'idée que, si
elles avaient besoin d’étre adaptées aux conditions nouvelles, ces modifications ne
devaient étre le fait que d’'un cordaire, et émit le voeu de travailler autant qu’il le
pourrait a 'adoption en France de I'antique discipline. Ce n’est ni le lieu ni le moment
de discuter ce théme. Disons seulement que, tant qu’il fut subordonné au Pére
Lacordaire, le Pere Jandel obéit loyalement a ses vues, tout en formant ses novices
et étudiants a I'amour de I'ancien idéal. Mais lorsqu’il fut placé par le Saint Pére a la
téte de I'Ordre, d’'abord comme Vicaire Général, puis comme Maitre, il travaille avec
énergie a son propre dessein de promouvoir partout les vieux usages et 'esprit
primitif.

Dans ces conditions, quand Lacordaire parla de ses projets d'éducation
religieuse, il est inévitable qu’il ait éprouvé de la part de ses premiers compagnons
une certaine résistance : pleins de leur belle ardeur, ces jeunes gens, entiers dans
leurs conceptions, ne voyaient point la possibilité de concilier les fatigues de la vie de
collége avec le maigre perpétuel et le lever de nuit, ni les obligations astreignantes
d’'un enseignant avec la vie chorale, ni le bruit d'une maison d’enfants avec le
recueillement religieux.

Lacordaire s’inclina, et remit a plus tard I'exécution de son projet. Il pensait
cependant a son ceuvre, a sa vocation fonciére. La preuve en est qu'en 1842,
lorsqu’il précha a Bordeaux, la premiére maison qu’on lui offrit, et qu’il accepta en
principe, était le college de Layrac, au confluent du Gers et de la Garonne. Il en a
parlé a plusieurs reprises a sa correspondante Mme Swetchine, et n’eut pas de suite,
pour trois raisons, semble-t-il : tout d’abord le tout petit nombre des Dominicains



francais, dont aucun ou presque n’était prét a étre lancé dans le ministére, et
gu’ensuite cette ceuvre et été incompléte, puisqu’elle n’était pas de plein exercice,
et ne conduisait pas jusqu’au bout la formation de la jeunesse, et qu’enfin, un an plus
tard, Lacordaire mit tous ses efforts et tout son personnel utilisable, encore en si petit
nombre, a assurer la premiére fondation d’'une maison réguliere en France, dans la
ville de Nancy.

Jusqu’ici nous n’avons pas parlé de Soréze, et pour cause, puisque
Lacordaire n’en connaissait peut-étre pas I'existence. Mais il importait de montrer
que sa penseée, depuis le moment de ses premiers contacts avec les jeunes gens de
son age de la Société d’Etudes de Dijon, élevés dans I'enseignement chrétien,
jusqu’a la proposition a lui faite de prendre pour son Ordre le collége de Layrac, était
restée constamment aiguillée vers I'éducation des jeunes.

Nous entrons maintenant dans le temps des réalisations.

Il faudra, au vrai, attendre encore une dizaine d’années, au cours desquelles,
chez les Dominicains francais, les positions se durcissent. Les deux partis, 'un moins
nombreux, mais fort de compter pour soi des religieux éminents, tels le Rme Pére
Général et le Pére Besson, l'autre qui se range autour du Pére Lacordaire. Et quand
je dis « parti », jai tort puisque jai I'air de mettre chez I'un et chez I'autre une sorte
de passion irraisonnée. Chacun s’appuie sur des raisons fort défendables, et ces
hommes different plus par des tempéraments et des méthodes que par une vraie et
fonciére opposition. Et ils restent unis dans la charité, malgré, une fois ou l'autre,
quelque jugement moins fondé, quelque parole plus primesautiére. lls se disent amis,
se traitent en amis. Mais le Pére Lacordaire veut, dans les anciennes coutumes,
prendre la bonne part, sérieuse et généreuse, de la vie pénitentielle de I'Ordre, quitte
a rajouter, comme il se fit par la suite, ce que I'expérience prouverait encore
supportable. Le Pére Jandel voulait tout prendre, quitte a retrancher peu a peu ce
que la méme expérience montrerait excessif. Et peu a peu les deux tendances se
rapprochérent, jusqu’a ne différer que sur des points de détail. Et que reste-t-il
maintenant non seulement dans nos trois Provinces francaises, mais dans I'Ordre
entier, de ce que Lacordaire appelait son Observance de formation ? Et ce serait le
rabaisser jusqu’'a la charge de vouloir réduire ce contentieux a une seule question
d’horaire pour le lever de nuit. Mais alors, la question des Colleges ne pouvait pas
encore se poser dans cette atmosphére de désaccord. Il fallait que la Providence
marquat sa volonté par un de ces coups dont elle est coutumiére pour faire aboutir
ses desseins, par des voies auxquelles les hommes tout seuls n'eussent point
songeés.



Nous semblons avoir oublié I'objet de notre entretien. Non pourtant. Et ces
prolégomeénes étaient nécessaires pour expliquer le subit changement de la situation
en 1852.

Aprés la Révolution de 1830, quelques ecclésiastiques Lyonnais, ayant a leur
téte M. Dauphin, fondérent a Oullins un internat, transporté en 1833 dans la vaste
maison de campagne Mgr de Tencin, Archevéque de Lyon. La présence d’un prétre
gradué de I'Université avait permis d’obtenir le plein exercice. Et la jeune école,
aprés quelques secousses qui faillirent la renverser, gagna un estimable renom de
vraie formation chrétienne et de solide culture humaine. Aprés une vingtaine
d’années, M. Dauphin, se sentant vieillir, songeait a établir la continuité de son
ceuvre en la confiant a une congrégation religieuse qui en assurat la pérennité. Le
moment était favorable. La loi Falloux, du 15 mars 1850, supprimait le monopole
universitaire ; et laissait a de telles écoles — le nom de college allait bientdt étre
réservé a une certaine catégorie d’établissements d’Etat — une liberté grosse de
promesses d’avenir.

Parmi les professeurs d’Oullins, se trouvait un prétre, autrefois disciple de
Lamennais, qui avait rencontré Lacordaire a la Chénaie, un diacre, M. Cédoz, un
séminariste, M. Mouton. Liés d’'une surnaturelle amitié, ils s’étaient mis sous la
direction du P. Hue, Dominicain, et formaient déja un groupe d’allure religieuse,
rangé sous la banniére dominicaine en une fraternité du Tiers-Ordre. Vint alors se
joindre a eux un jeune homme, ancien d’Oullins, a qui sa faible constitution n’avait
pas permis de continuer longtemps sa vie de Séminariste a Issy-les-Moulineaux.

L’Ecole ouvrit en 1851, une annexe a Lyon, pour grouper les enfants des
basses classes, pour le tendre age desquels leurs parents craignaient déja les
rigueurs d’un trop précoce internat. M. Dauphin en confia la direction aux quatre
Tertiaires, qui se mirent a vivre avec plus d’intensité leur début de vie religieuse. lls
se fortifierent alors dans l'idée qu’ils se devaient affilier d’'une fagon plus stable et
officielle a Saint Dominique, en constituant une vraie société. lls en écrivirent au P.
Hue, qui en parla au Pere Lacordaire.

Le Peére, qui en avait en 1851, préché sa station de Caréme a Notre-
Dame, terminait le cycle de son enseignement apologétique ; « Je vous laisse, disait-
il a ses auditeurs émus, a ce point ou finit le dogme, et ou la vérité, en échange de
sa lumiére, vous demande la vertu. Peut-étre la Providence me donnera-t-elle de
vous ouvrir cette seconde voie ». Il pressentait pourtant, sans le savoir encore d’'une
facon s(re, qu’il ne remonterait plus dans cette chaire. « Encore qu’'une nouvelle
carriere me fat préparée par Dieu, je ne puis me défendre de vous parler comme si
je vous adressais mes adieux. »

Le 2 Décembre de cette année eu lieu le Coup d’Etat. C’était la résurrection
du pouvoir d’'un seul a I'état d’institution définitive, et sans aucun des contrepoids que
'ancienne monarchie avait connus, comme aussi sans aucune des garanties qui
avaient limité le pouvoir depuis 1814. Tel n’était point I'idéal politique de Lacordaire.



Il se rendait compte que la liberté était morte, et qu’allaient s’installer des moeurs
publiques dignes du bas-empire. « Je compris que, dans ma pensée, dans mon
langage, dans mon passe€, moi aussi j'étais une liberté, et que mon heure était venue
de disparaitre avec les autres ». Et il décida, aprés de sérieuses réflexions, de ne
point remonter dans la chaire de Notre-Dame.

La difficulté était que I'on comptait sur lui, que lui-méme avait envisagé de
reprendre son enseignement, que son plan était fait. Mais il fallait éviter de donner a
son abstention I'aspect d’une rupture violente, qu’on n’aurait pas manqué de
présenter comme un acte politique.

Le temps pressait : le Caréme s’ouvrait le 24 février 1852. Le Pére ne pouvait
rester a Paris jusqu’a cette date : il aurait eu a subir des questions, des pressions.
Aussi décida-t-il de s’éloigner, et, aprés un échange de lettres et de visites avec Mgr
Sibour, il partit le 24 janvier et visita les Couvents de Belgique, mis récemment sous
sa juridiction de Provincial de France.

Pour prolonger valablement son absence, il obtenait du Pére Général mission
de visiter les maisons précheresses de Hollande et d’Angleterre. L’Archevéque
comprit ces raisons et laisse partir son conférencier : cette année il n’y eut point de
Caréme a Notre-Dame.

Voici donc Lacordaire libre de son temps, libre de quitter Paris, ou les
attaques de ses adversaires (pourquoi ne point dire ses ennemis...) se faisaient
toujours plus injustes et plus violentes. Il s'intéresse aussitét a I'ouverture des quatre
Oullinois, et leur donna rendez-vous : il les verrait a 'Externat de 'Enfance, quand il
viendrait, le 8 janvier 1852, précher a Saint Bonaventure de Lyon, un sermon de
charité en faveur d’une ceuvre nouvelle, un orphelinat, fondé a Oullins par la Société
de Saint Vincent de Paul. Il prend langue avec eux, s’émerveille de leur ferme
résolution, assure un contact avec M. Dauphin, tout entier acquis a cette idée, et,
voyant enfin poindre le jour ou se réalisera son réve d’éducateur Dominicain, obtient,
et du Général, et du premier Chapitre Provincial de France, la fondation d’'un Tiers-
Ordre régulier pour I'enseignement de la Jeunesse. Notons bien qu’en disant
« Enseignement », Lacordaire ne veut pas faire de ses religieux de simples
marchands de grec ou de mathématiques, mais que ce terme « suppose », diraient
les logiciens, pour Education, et qu’il entend former des tétes aussi bien pleines que
bien faites, et surtout des cceurs tout pleins de 'amour de Dieu. Mais désormais
I'affaire est lancée. Le 16 juillet, il devient propriétaire d’Oullins, qui restait un an
encore sous la direction de M. Dauphin. Le 1°" octobre, il emmenait a Flavigny les
quatre postulants, le 24 il leur donnait I'Habit, et, tout au cours de I'année, se faisait
leur Pére Maitre ; il les réunissait trois fois par jour, pour établir les nouvelles
Constitutions, expliquer a ses fils et fréres les lois, les usages et la liturgie de I'Ordre,
et le soir passer la récréation avec eux.



Une question se pose alors, a laquelle il a été déja fait allusion : comment
concilier les Observances monastiques et la vie de college ? Le contexte religieux de
la Province de France a cette époque ne permettait pas d'y répondre. Nous ne
sommes plus en 1838, quand le Général lui-méme admettait pour ces écoles une vie
analogue a celle des Clercs réguliers des XVle siécle et en-dega. Lacordaire connait
I'obstacle, et ne peut 'emporter en fongant dessus : il le tourne alors, envisageant en
premier le but ou il tend, et mettant a plus tard la solution des problemes épineux
qgu’on lui oppose. Voyant impossible de confier des maisons d’enseignement a son
Premier Ordre, il fonde ce Tiers-Ordre, dont la regle, qui date de la fin du Xllle siécle
— les disciples de Buchez eussent di s’en réjouir, mais déja pour eux l'irrémédiable
décadence de I'Eglise est commencée — dont la régle, dis-je, plus souple, permet les
accommodements nécessaires. On sait qu’il n’a pas fallu moins de trois tentatives et
d’'un siécle entier pour arriver a la fusion compléte des Communautés francaises
d’éducateurs et des Provinces. Je parle de notre pays, car, dans d’autres nations,
une autre problématique avait permis de résoudre depuis longtemps les difficultés de
cette adaptation.

« Quand, pouvez-vous demander, arriverons-nous a Soréze ? Its a long way,
pensez-vous ! Patience, nous y voici. Mais si jai réussi mon expose, je vous aurai
fait toucher du doigt la continuité de la ligne de la pensée — jallais dire de la ligne de
cceur — du Pere tout au long de son existence.

Le 15 aodt 1853, les quatre nouveaux religieux émettaient leurs premiers
veeux, et le Péere Cédoz récemment promu au sacerdoce, prenait la direction
effective du pensionnat. L’ceuvre vivait désormais, et allait prouver son mouvement
en marchant, en se développant. Bientét, en effet, une seconde maison lui allait étre
confiée.

Un mois avant la Profession d’Oullins, Lacordaire avait préché un retentissant
panégyrique de Saint Thomas d’Aquin, dont la téte, depuis les temps d’Urbain V, un
demi millénaire auparavant, était 'un des trésors de Toulouse. Sauvée a la
Révolution, et conservée désormais a Saint Sernin, elle venait d’étre mise dans un
reliquaire de grand prix. A cette occasion, les Toulousains voulurent avoir un
Couvent dans leur Ville, pour ainsi dire ancétre de I'Ordre, et, le 9 aolt, le Conseil
Généralice acquiescait a leur demande. Lacordaire se réservait alors 'automne pour
préparer cette fondation, et, le 30 décembre, '’Archevéque en personne installait les
premiers religieux rue Vélane, dans un ancien pensionnat doté d'une assez
spacieuse chapelle, en néo-gothique, prés de la belle Tour Mansencal.

Puis, le 8 janvier 1854, il commencait ses conférences de Toulouse, ou il
comptait reprendre son projet de Paris et exposer la morale chrétienne en six ou sept
ans. Il voyait loin, parce que ne lui apparaissait pas encore le plan de développement
de son petit Tiers-Ordre d’Oullins. Déja cependant, il comptait sur quelques
postulants lyonnais.



Mais bient6t la Providence lui dévoile ses vues, et le fait renoncer a cet ultime
grand ceuvre, auquel il substituera, dans quatre ans, le projet des Lettres a un jeune
homme sur la Vie chrétienne, que les affaires de la Province, puis la maladie, ne lui
permettront pas d’achever.

A quinze lieues a I'est de Toulouse, se trouvait cette Ecole ou nous sommes
réunis. Héritiere d’une tradition bénédictine plus que millénaire, elle y avait, un siecle
presque passé, inauguré une pédagogie originale et efficace, qui avait fait son renom
jusque dans les lointaines Amériques, et lui avait donné cette fortune inouie de
traverser, sous les fréres Ferlus, les orages de la Révolution. Depuis une trentaine
d’années, sous la direction de M. Anselme de Bernard, éminent polytechnicien — de
ceux dont on dit qu’ils portent si haut la téte que les pieds ne touchent plus terre, -
elle avait déchu. Les efforts de deux estimables ecclésiastiques, MM. Gratacap et
Bareille, n’avaient pu la relever ; et les quatre cent cinquante éléves de la Révolution
et de 'Empire-mon Dieu ! Et ou donc les logeait-on ? — s’étaient réduits des deux
tiers. Elle allait a la ruine et a la fermeture.

On savait, a Toulouse, la fondation du Tiers-Ordre, et les Administrateurs-
propriétaires osérent, vers le mois d’Avril, proposer au Péere de prendre en main cette
maison. L’entente fut réalisée avec le Pére Général, qui n’avait rien, lui I'ancien
Supérieur, contre les colléges en soi, mais qui n’en voulait pas pour le Grand Ordre.
En juin, Lacordaire visitait Soréze — nous y sommes — en admirait les beaux
batiments, et acquiescgait a la demande des éleves de prendre le parole devant eux
pour la Premiére Communion. Il fut séduit par 'aménité des Lieux — sans doute le
vent d’autan avait gardé la mesure convenable en ce début d’été — et par 'ampleur
des batiments. Sa vive imagination lui montrait en Oullins le berceau du Tiers-Ordre,
mais en Soréze son fondement: il comptait y établir son noviciat et son Ecole
Normale, et voyait s’élever sur la partie abbatiale un second étage de quatre-vingts
cellules. Ce n’était pas seulement a des tédches, assez humbles malgré tout,
d’enseignement secondaire, qu’il comptait affecter ses religieux ; mais il envisageait
de leur confier des chaires de Facultés supérieures, et inaugurer ainsi ces Instituts
Catholiques dont 'Ecole Supérieure des Camos, sous la direction de I'’Archevéque
de Paris — il la connaissait bien puisqu’il en était le locataire — n’offrait encore qu’une
pale préfiguration. Quels beaux projets s’échafaudaient dans son esprit! Et si
'ceuvre n’a pas totalement répondu a ses désirs sur ce dernier point, elle reste
grande quand méme dans la réalisation qu’il était appelé a en faire.

La Providence n’avait pas encore tout disposé pour seconder I'ceuvre du Pére
Lacordaire : il fallait préparer au religieux des épreuves terribles, desquelles la
puissance divine saurait tirer un plus grand bien. |l s’agissait non seulement
d’éloigner le Pére de Paris — et il n’avait pas fallu moins qu’'un Coup d’Etat pour I'en
dégager mais encore de le décharger de I'administration de son Ordre.



On a voulu attribuer a son éloignement de Paris une fausse explication et en
faire I'aboutissement d’'une crise de politicaillerie. Le 10 février 1853, pendant la
fondation de l'assise de Toulouse, le Pére était de passage a Paris, et donnait a
I'église Saint Roch un sermon sur le Grandeur du Caractére, qui avait comme texte
la parole souvent citée par lui a ses enfants : ESTO VIR. Ce discours, auquel avait
assisté '’Archevéque, était le lendemain cité avec éloge par le Moniteur, autrement
dit I'Officiel de 'Empire. Mais un journal de Bruxelles en publia un faux exorde, plein
de perfidie, destiné a nuire au Pére, que des copies a la main, distribuées sous le
manteau répandirent dans le public. Le Ministre de l'Intérieur s’en inquiéta, et
demanda explication a I’Archevéque, qui prit la défense de l'orateur, et affirma que ni
lui ni son Grand-Vicaire n’avaient entendu les propos faussement attribués au
religieux. Lacordaire s’est toujours défendu d’avoir été persécuté par le
gouvernement a cette occasion, ni de s’étre vu interdire le séjour de la capitale ; et il
se réservait d’en publier la sténographie qu’il en possédait, lorsqu’il le jugerait
opportun. Ce n’est que quinze ans aprés sa mort que l'authentique fut donné au
public. On touche ici du doigt la haine dont 'orateur et le restaurateur était I'objet,
laquelle n’hésitait pas a user de faux pour discréditer le Dominicain ! Donc, cette
raison, parfois avancée pour expliquer son départ de Paris, ne vaut pas la peine
d’étre prise au sérieux.

Mais une autre raison est plus valable, ou I'on retrouve, comme un leitmotiv,
les difficultés intérieures de la Province de France. Lacordaire pensait bien qu’apres
un gouvernement de douze années — huit comme Vicaire Général, quatre comme
Provincial, - I'élection de son successeur amenerait un renversement de vapeur, et
qu’une autre tendance prendrait le pas sur ses propres réalisations. N'ayant aucun
goUt pour la polémique entre fréres, il résolut de disparaitre aprés I'expiration de son
mandat, et (la Providence lui en indiquait le moyen), de se retirer a Soréze, loin des
tracas, loin des disputes, pour se donner complétement a sa double ceuvre de
fondateur de Congrégation religieuse et de directeur d’école.

C’est qu’entre les années 50 et 54 la situation intérieure des Dominicains en
France, s’était gravement détériorée. Je ne voudrais pas que mon expression
dépassat ma pensée. Mais la division dont nous avons parlé, celle des tenants d’'une
observance stricte, et des partisans d’'une adaptation des usages anciens aux
nouvelles conditions de vie, s’était élargie, et menacait d’'une irrémédiable session
'ceuvre renaissante en France. Le jeune auregeon qui, sur le tronc séculaire de
l'oranger de Saint Dominique, avait poussé en 1839, allait-il en quinze années
seulement, se dessécher et faire du bois mort ? Lacordaire assistait avec tristesse a
cette ruine. |l redoutait d’'en étre le témoin, mais savait qu’il n’en serait jamais
I'artisan, puisque cessait en septembre son gouvernement.



I me semble étre maintenant arrivé la ou tout a I'heure je voulais en venir,
vous dire que les golts constants de Lacordaire I'ont porté vers I'éducation de la
jeunesse, et que la Providence, qui écrit droit avec des lignes courbes, a prépare par
des cheminements parfois obscures, la voie qui, du lycée de Dijon, I'a conduit a la
rue des Beaux-Arts d’abord, puis, par Stanislas et Notre-Dame, a Oullins et Soreze
ensuite. |l faut souligner chez lui cette vertu de disponibilité a I'égard de Dieu. « Ce
qui a fait ma force pendant toute ma vie, dit-il dans une lettre citée par Foisset, ca été
précisément de ne pas choisir ce que jeusse voulu, mais d’étre toujours aux ordres
de Dieu, dont la volonté se manifeste par le cours souvent imprévu des éveénements.
Il'y a trente ans que j'ai quitté le monde ; en trente ans, Dieu m’a changé douze fois
de lieu et quinze fois de position, je n’ai presque jamais fait ce que j'aurais choisi. Ce
18 qui se rassure, c’est que je ne fais pas ce que je veux : grande raison de croire
que je fais la volonté de Dieu ».

Il ne m’appartient pas de vous dire aujourd’hui la suite, sa vie a Soreze, sa
maladie et sa mort. J'ai cru qu’il me fallait simplement répondre a cette objection :
« Pourquoi Lacordaire est-il venu s’enterrer ici ? » Il y est venu, et parce qu’il I'a
toujours désiré, et parce que la Providence I'y a conduit par la main, deux bonnes
raisons de nous réjouir en ce jour comme il se réjouissait lu-méme de se trouver au
milieu de ces journées qu'il a toujours tant aimés. Cette joie, nous la lisons dans ses
écrits, surtout ses lettres, nous I'entendons s’exprimer dans ses paroles. Ecoutez
cette lettre 8 Madame de Prailly, de 1857 : « Je commence a Soréze ma quatrieme
année. Elle s’annonce on ne peut mieux, et nous commengons vraiment a recueillir
le fruit des années précédentes. C’est une tres belle chose qu’un collége qui marche
bien. La bonne tenue des éléves, leur affection, leur avancement dans la science et
dans le bien sont un spectacle dont on ne se lasse pas. Bien loin que mon go(t pour
ce genre de vie diminue, il s‘augmente avec I'habitude, et aussi avec les résultats
que nous donnent les bénédictions de Dieu ». Et a son cousin Eugéne. Il affirme sa
volonté de ne pas abandonner sa maison : « Je n’ai pas l'intention de la quitter pour
rentrer a Paris. C’est pour moi un asile que je préfére a tous les autres ». A trois mois
de sa mort, il disait a ses gargons : « Je suis un vieux soldat qui ne peut plus livrer de
grandes batailles. Mon épée est trop lourde pour mes mains : elle s’est brisée. Je
bénirai le ciel si elle s’est brisée a votre service. Ses trongons demeureront pres de
ma tombe, et seront, je le demande a Dieu, ma gloire pour I'éternité ».

Ainsi, prés de paraitre devant Dieu, le seul titre qu'’il invoque pour mériter sa
miséricorde, ce ne sont point ses Conférences, ni ses fondations, ni ses autres
ceuvres, mais le dévouement qu’il a apporté comme Maitre d’Ecole a la cause de
'éducation chrétienne de la jeunesse, et qu’il a témoigné depuis sept ans a son
Ecole de Soréze : « Notre Collége est bien beau, je m’y plais infiniment ».



Excellences, Monsieur le Préfet, mes Trés Révérends Péres, Mesdames,
Messieurs, mes enfants, je vous demande pardon d’avoir lassé votre patience, et je
vous remercie de votre longue attention. C’est d’ailleurs parce que je comptais sur
elles, en ces jours ou je me préparais a vous parler d’'un sujet qui me tient tant a
ceeur, que jai pu poursuivre mon labeur. Ecoutez une derniére citation : vous n'y
reconnaitrez la phrase gravée sur le seuil de son bureau: il I'écrivait aprés la
décharge qu’il recevait de son administration :

« Je suis déchargé de ce fardeau a I'heure ou cette ceuvre (de la Province de
France) pouvait se passer de moi, et ou une autre appelait la concentration de toutes
mes forces. Je renonce a tout pour elle, méme a la prédication, et mes Conférences
de Toulouse n’auront pas de suite. Aprées tout, si je ne me trompe, ce n’est pas sortir
de ma vocation, qui a été constamment I'enseignement de la jeunesse. Je me donne
a elle sous une autre forme, et ce que j'ai vu des hommes ne me laisse aucun regret
de passer avec des enfants le reste de ma vie ».

Et maintenant, plus heureux ou plus humbles que l'orgueilleux Doge de
Venise, qui fournissait le préambule a notre causerie, vous ne vous étonnez pas de
vous trouver en ce jour a Soreze : vous y étes venus pour témoigner de votre ferveur
au Révérend Pére Henri-Dominique Lacordaire, que la Providence, exaugant ses
golts et ses veoeux de toujours, a conduit au dévouement complet a la cause de la
Jeunesse a former chrétiennement, et I'a déposé ici, selon ses souhaits les plus
secrets et les plus forts, comme il le faisait le 18 juin 1861, a cette méme place d’ou
je vous ai parlé, ad convivendum et ad commoriendum, pour y vivre et pour y mourir

Fr. J.A. GIRARD, O.P.



